
 
 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  1 

  

MMC, LUTAS E RESISTÊNCIAS: O FLORESCER DO FEMINISMO CAMPONÊS 

POPULAR 

 

MMC, LUCHAS Y RESISTENCIAS: EL FLORECIMIENTO DEL FEMINISMO 

POPULAR CAMPESINO 

 

MMC, STRUGGLES AND RESISTANCE: THE FLOWERING OF POPULAR PEASANT 

FEMINISM 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Como referenciar este artigo: 

 

 

TABORDA, N. W.; VINHA, J. F. de S. C. MMC, lutas e 

resistências: o florescer do Feminismo Camponês Popular. Revista 

Formação (Online), v. 32, Edição Especial 1, e025111, 2025. DOI: 
10.33081/33e025111  

 

 
| Submetido em: 12/04/2024 

| Revisões requeridas em: 23/10/2024 

| Aprovado em: 06/05/2025 

| Publicado em: 09/07/2025 

 

  

 

Editores: Profa. Dra. Danielle Cardozo Frasca Teixeira 

Prof. Dr. Carlos Alberto Feliciano 

Editor Adjunto Executivo: Prof. Dr. José Anderson Santos Cruz 
 

  

 
1Universidade Estadual Paulista (UNESP), Presidente Prudente – SP – Brasil. Doutoranda em Desenvolvimento 

Territorial na América Latina e Caribe. Área da Geografia.  
2 Universidade Federal do Triângulo Mineiro (UFTM), Triângulo Mineiro – MG – Brasil. Docente da Universidade 

Federal do Triângulo Mineiro (UFTM) Docente do Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimento Territorial 

na América Latina e Caribe (TerritoriAL-UNESP). 

 

Noeli Welter TABORDA1 
e-mail: noeli.taborda@unesp.br   

 

Janaina Francisca de Souza Campos VINHA2 
e-mail: janaina.vinha@uftm.edu.br 

https://orcid.org/0000-0003-3553-4523
https://orcid.org/0000-0002-8763-4465


MMC, lutas e resistências: o florescer do Feminismo Camponês Popular 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  2 

 

 

RESUMO: O presente artigo apresenta reflexões acerca do Feminismo Camponês Popular, 

projeto em construção pelo Movimento de Mulheres Camponesas - MMC. Seu objetivo 

consiste na análise de como o Feminismo Camponês Popular redefine a relação entre mulheres 

camponesas e o território rumo a uma nova sociedade antipatriarcal, anticapitalista e 

antirracista. É dado destaque aos elementos centrais que atravessam o cenário de lutas e 

resistências do MMC no processo de assumir-se feminista, perpassando o sair de casa, a 

identidade, o território, o socialismo, o racismo, a agroecologia, a autonomia e a mística. A 

formulação e construção teórico, prática e coletiva do Feminismo Camponês Popular, a partir 

da sua história, sinalizam as bases teórico-metodológicas para a compreensão dessa sociedade 

patriarcal, capitalista e racista. Os mais de 40 anos de existência revelam a coragem, a 

organização e a construção de novas relações entre mulheres e homens e destes com a natureza 

para a tão sonhada nova sociedade em territórios camponeses. A metodologia se baseou na 

pesquisa militante, com a adoção de entrevistas semiestruturadas, bem como na análise 

bibliográfica e documental de livros, teses, dissertações, como: Cinelli, Jahn (2011), Safiotti 

(2013, 2015), Gaspareto (2018), Seibert (2029), Calaça (2021), Taborda (2023). O Feminismo 

Camponês Popular é a expressão da história de lutas e resistências construídas e vivenciadas 

pelas mulheres camponesas, pois é nele que as mulheres no campo se percebem como sujeitos, 

portadoras de direitos e capazes de transformar a realidade. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Feminismo Camponês Popular. MMC. Território. Lutas. Resistências. 

 

 

RESUMEN: El presente artículo presenta reflexiones acerca del Feminismo Campones 

Popular, proyecto en construcción del Movimiento de Mujeres Camponesas - MMC. Su objetivo 

consiste en analizar cómo el Feminismo Camponés Popular redefine la relación entre mujeres 

campesinas y el territorio rumo a una nueva sociedad antipatriarcal, anticapitalista y 

antirracista. É dado destaque aos elementos centrales que atravessam o cenário de lutas e 

resistências do MMC no processo de assumir-se feminista, perpassando o sair de casa, a 

identidade, o território, o socialismo, o racismo, a agroecologia, a autonomia e a mística. La 

formulación y construcción teórica, práctica y colectiva del Feminismo Camponés Popular, a 

partir de su historia, se sinaliza como bases teórico-metodológicas para comprender la 

sociedad patriarcal, capitalista y racista. Os mais de 40 años de existencia revelam a coragem, 

a organização e a construção de novas relações entre mujeres e homns e destes com a Natureza 

para a tão sonhada nova sociedade em territórios camponeses. A metodologia se baseou na 

pesquisa militante, com adoção de entrevistas semiestruturadas, bem como na análise 

bibliográfica e documental de livros, teses, dissertações, citamos alguns: Cinelli, Jahn (2011), 

Safiotti (2013, 2015), Gaspareto (2018), Seibert (2029), Calaça. (2021), Taborda (2023). El 

Feminismo Camponês Popular es una expresión de la historia de lutas e resistências 

construidas e vivenciadas de las mujeres camponesas, pois é nele que as mulheres no campo 

se perciben como sujeitos, portadoras de derechos y capaces de transformar la realidad. 

 

PALABRAS CLAVE: Feminismo Popular Campesino. MMC. Territorio. Peleas. Resistencias. 

 

 

ABSTRACT: This article presents reflections on Popular Peasant Feminism, a project under 

construction by the Peasant Women's Movement (MMC). Its objective is to analyze how 

Popular Peasant Feminism redefines the relationship between peasant women and the territory 

towards a new anti-patriarchal, anti-capitalist and anti-racist society. It highlights the central 

elements that permeate the scenario of struggles and resistance of the MMC in the process of 



Noeli Welter TABORDA e Janaina Francisca de Souza Campos VINHA 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  3 

 

assuming itself as feminist, encompassing leaving home, identity, territory, socialism, racism, 

agroecology, autonomy and mystique. The theoretical, practical and collective formulation and 

construction of Popular Peasant Feminism, based on its history, signal the theoretical and 

methodological bases for understanding this patriarchal, capitalist and racist society. The more 

than 40 years of existence reveal the courage, organization and construction of new 

relationships between women and men and between men and nature for the long-awaited new 

society in peasant territories. The methodology was based on militant research, with the 

adoption of semi-structured interviews, as well as bibliographic and documentary analysis of 

books, theses, dissertations, we cite some: Cinelli, Jahn (2011), Safiotti (2013, 2015), 

Gaspareto (2018), Seibert (2029), Calaça (2021), Taborda (2023). Popular Peasant Feminism 

is the expression of the history of struggles and resistance built and experienced by peasant 

women, as it is in this way that women in the countryside perceive themselves as subjects, 

bearers of rights and capable of transforming reality. 

 

KEYWORDS: Popular Peasant Feminism. MMC. Territory. Fights. Resistances. 
 

  



MMC, lutas e resistências: o florescer do Feminismo Camponês Popular 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  4 

 

Notas introdutórias e metodológicas: o MMC e o feminismo: o desabrochar 

das flores! 
 

O presente artigo procura apresentar reflexões acerca do Feminismo Camponês Popular 

que está em construção pelo Movimento de Mulheres Camponesas (MMC). Seu objetivo 

consiste na análise de como o Feminismo Camponês Popular redefine a relação entre mulheres 

camponesas e o território rumo a uma nova sociedade antipatriarcal, anticapitalista e 

antirracista. Pretende-se, portanto, evidenciar elementos centrais que atravessam o cenário de 

lutas e resistências do MMC no processo de assumir-se feminista, perpassando o sair de casa, 

a identidade, o território, o socialismo, o racismo, a agroecologia, a autonomia e a mística. 

Partimos da pesquisa de dissertação concluída em 2023, na qual, a preocupação foi 

analisar as ações e estratégias do MMC na construção dos territórios de luta e resistência a partir 

do Feminismo Camponês Popular no período Pós-Golpe de 2016 a 2022 no Brasil3. 

Na referida pesquisa, o Feminismo Camponês Popular compareceu como eixo central 

do debate, concebido como visão de mundo que espacializa a luta das mulheres do MMC. Na 

atualidade, é a partir dele que o movimento realiza suas ações de enfrentamento e resistência. 

No entanto, tal perspectiva é parte do acúmulo histórico do MMC, ou seja, é fruto de processos 

que se desenvolvem desde o final dos anos de 1970, período em que o Brasil vivenciou a 

abertura política, a retomada das lutas contra a Ditadura militar e a favor da redemocratização 

do país. Desta ampla mobilização, surgiram diversos sujeitos de luta: partidos políticos, 

sindicatos, pastorais sociais e movimentos sociais. Dentre os últimos, emergiram movimentos 

autônomos, como é o caso das mulheres camponesas que, anos mais tarde, se unificaram e 

conjugaram forças para o nascimento e florescimento do MMC. 

O MMC surge, então, dessa construção em escala nacional, com outras organizações do 

campo e da cidade, e que em 1994 internacionaliza suas lutas, participando e compondo a 

Coordenadoria Latino Americana de Organizações do Campo (CLOC) e La Vía Campesina 

(LVC), as quais aglutinam inúmeros outros movimentos sociais do campo da América Latina 

e do restante do globo mundo. Diante de inúmeros debates, em 2004, durante o I Congresso 

Nacional, esses diversos movimentos autônomos se unificaram, consolidando, por sua vez, o 

MMC. 

Neste ínterim, como será debatido, entre as principais ações de lutas e conquistas do 

MMC, destacam-se, por exemplo, o reconhecimento da profissão das trabalhadoras rurais no 

 
3 Entendemos por golpe o impeachment da Presidenta Dilma Rousseff realizado de forma ilegítima no ano de 2016. 



Noeli Welter TABORDA e Janaina Francisca de Souza Campos VINHA 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  5 

 

campo, o acesso à documentação pessoal, a aposentadoria rural, o salário maternidade, auxílio- 

doença, o acesso ao Sistema Único de Saúde (SUS). 

Assim, pouco a pouco, o MMC constitui-se como um movimento autônomo, popular e 

feminista e que assume a missão de libertação das mulheres trabalhadoras de qualquer tipo de 

opressão e discriminação. Isso se concretiza nas lutas, na organização, na formação e na 

implementação de experiências de resistência popular, momento em que as mulheres são 

protagonistas de sua história. Lutar por uma sociedade baseada em novas relações sociais entre 

os seres humanos e deles com a natureza. 

 
Missão que cria identidade e unidade ressurgindo da herança histórica das 

inúmeras mulheres lutadoras anônimas ou conhecidas de nossa ancestralidade, 

presente nas diferentes experiências entre as mulheres do campo. Deliberamos 

sobre os princípios de ser um Movimento autônomo, democrático, popular, de 

classe, de luta, construtor de relações de igualdade e socialista (MMC, 2004, 

p. 4). 

 

Define-se como luta central a denúncia das mazelas e desigualdades do sistema 

capitalista neoliberal alicerçadas no machismo. Aponta-se para a necessidade de construir 

outros modos de organização da sociedade. Em seu horizonte, sinalizam para o socialismo 

(Figura 1). 

 

Figura 1 – Frentes de Luta assumidas no Congresso Nacional do MMC - 2004 

Fonte: Elaborado pelas autoras (2023). 

 

O MMC é o primeiro movimento do campo a assumir-se feminista em 2004. E é desse 



MMC, lutas e resistências: o florescer do Feminismo Camponês Popular 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  6 

 

processo que o Feminismo Camponês Popular vem sendo construído de forma mais efetiva, a 

partir da consolidação do Movimento. No entanto, sua formulação teórica, política, prática e 

coletiva, perpassa todas as ações realizadas pelas camponesas ao longo dos seus mais de 40 

anos de existência, bem como da construção coletiva das mulheres da CLOC/Via Campesina. 

De acordo com a Articulação de Mulheres da CLOC, no livro: Feminismo Campesino Popular: 

Acción y pensamento de lucha de las mujeres del campo, indígenas y afrodescendentes de la 

CLOC/LVC, lançado em 2024, é apontado que o Feminismo Camponês Popular tem sido 

desenvolvido na CLOC e incorporado na LVC a partir do diálogo e da inclusão das realidades 

de cada continente. Assim, reconhece-se que este processo vem se dando desde a Campanha de 

500 anos de resistência indígena, camponesa, negra e popular, no final dos anos de 1980 e início 

de 1990. 

O Feminismo Camponês Popular tem como principal elemento a libertação e 

emancipação das mulheres trabalhadoras, através da prática cotidiana de luta, organização e 

formação. Se traduz na construção de um projeto de vida e sociedade para o campo e a cidade, 

com o objetivo de promover novas relações de dignidade e justiça, profundamente 

comprometido com a luta de classes. Configura-se como “a expressão da história construída e 

vivenciada pelas mulheres camponesas, pois é nele que as mulheres no campo se percebem 

como sujeitos, portadoras de direitos e capazes de transformar a realidade” (MMC, 2018, p. 

30). 

Esse outro projeto de vida traz a agroecologia como um elemento fundamental. Há uma 

preocupação com a biodiversidade e com a produção de alimentos saudáveis e diversificados. 

Indica o compromisso com a vida, aprendizado sobre sementes, plantas medicinais, estudo, 

formação e troca de saberes. Dessa forma, constitui-se num feminismo camponês agroecológico 

e que, ao incidir no território, promove condições humanas, sociais e ambientais que 

impulsionam a construção de uma convivência justa e sustentável. 

O referencial teórico-metodológico adotado fundamenta-se numa leitura materialista 

histórica da realidade. De acordo com Marx (2008, p. 47) “não é a consciência dos homens que 

determina o seu ser; ao contrário, é o ser social que determina sua consciência”, ou seja, é a 

existência concreta e material que precede o pensamento. Nossa elaboração parte da realidade 

concreta de mulheres que vivem e trabalham no campo, sobretudo ao lançar o olhar para as 

contradições intrínsecas geradas pelo modo de produção capitalista, expressa na desigualdade 

de gênero, no patriarcado, no machismo e no racismo. O descobrir-se feminista das camponesas 

no Movimento se materializa a partir do vivido, do real, e esse processo, dialeticamente, 



Noeli Welter TABORDA e Janaina Francisca de Souza Campos VINHA 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  7 

 

apresenta superações, conquistas e direitos, e é neste construir-se do MMC que o materialismo 

histórico-dialético dialoga com a presente pesquisa. 

Além do materialismo, o trabalho está ancorado numa epistemologia feminista, que 

reflete sobre o papel das mulheres na produção científica. Há ainda muito preconceito de gênero 

“infiltrado” em inúmeras áreas do conhecimento - inclusive nas ciências humanas e sociais 

(Smith, 1987; Collins, 2019; Kilomba, 2019; Gilligan, 1982) e nas ciências da vida (Haraway, 

1989, 1991, 1995, Keller, 2006). Portanto, em nossas elaborações, buscamos evidenciar a 

produção científica das mulheres. 

Buscando coerência com essa proposição, o percurso metodológico foi embasado em 

autoras(es) como Catiane Cinelli e Elisiane Jahn (2011), que abordam o tema da identidade, do 

assumir-se feminista; Ivone Gebara (2002) que discute o movimento feminista como um 

movimento social e político; Iridiani Gracieli Seibert (2019) que apresenta o Feminismo 

Camponês Popular a partir da luta das camponesas do MMC por transformação social; Heleieth 

Saffioti (2013, 2015) e Itamara Almeida e Cleidineide Pereira de Jesus (2020) constroem uma 

reflexão a partir da estrutura da sociedade que entrelaça classe, gênero e raça, ou seja, 

capitalismo, patriarcado e racismo; Michela Calaça (2021) que apresenta as formas de 

articulação da luta contra o capitalismo, patriarcado e racismo no processo de construção e 

adoção do Feminismo Camponês Popular no MMC e na CLOC; Sirlei A. K. Gaspareto (2018) 

trata da construção de saberes pelo MMC através do programa de sementes crioulas, da defesa 

do território e da agroecologia. 

A metodologia empregada baseou-se na pesquisa militante, entendida como um espaço 

amplo de produção do conhecimento, orientado para a ação transformadora e que articula 

pesquisadoras(es) e movimentos sociais. Assim, os movimentos sociais são compreendidos 

como sujeitos atuantes na construção dos rumos da pesquisa, participando do próprio processo 

de produção do conhecimento, ou seja, não são considerados meros objetos de pesquisa. A 

pesquisa militante acontece por meio de um processo dialético, o que inclui, necessariamente, 

a interação entre a teoria e a prática para a produção do conhecimento científico (Bringuel; 

Varella, 2016). Neste caso, a trajetória no interior do MMC como militante é o que permite 

dialogar com a Universidade e possibilita o desenvolvimento dessa pesquisa. 

Ainda, foram empregadas três entrevistas semiestruturadas e análise bibliográfica e 

documental: livros, dissertações e teses de militantes do Movimento, já citadas acima, bem 

como referenciais teóricos sobre Feminismo e Geografia, a exemplo de Reis (2015). Para as 

entrevistas, foram coletados relatos de três mulheres que integram a coordenação nacional do 



MMC, lutas e resistências: o florescer do Feminismo Camponês Popular 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  8 

 

MMC das regiões Norte, Sul e Nordeste do país. 

Além dessas notas introdutórias e das considerações finais, o presente texto está 

organizado em três eixos: o primeiro trata da aproximação do MMC com os pressupostos 

feministas, bem como do caráter socialista e antirracista incorporados; o segundo aborda as 

origens do MMC desde a década de 1980, destacando as lutas, a identidade e o caminho 

percorrido para a construção efetiva do Feminismo Camponês Popular; por fim, o último e 

terceiro eixo apresenta reflexões que relacionam território, agroecologia e mística como 

elementos chave para a compreensão do Feminismo Camponês Popular. 

 

 

Feminismo camponês popular: descobertas e pressupostos 

 

O assumir-se feminista no MMC não esteve presente desde a sua gênese no final da 

década de 1970. Tal perspectiva teve caráter processual, ou seja, foi delineada a partir de um 

amplo movimento de conscientização e de reconhecimento da realidade vivenciada pelas 

camponesas. De acordo com Miguel (2014), por muito tempo o feminismo foi considerado uma 

luta das mulheres urbanas, brancas e de classes média e alta, porém, ao observar as lutas 

travadas na busca da transformação da sociedade, percebeu-se que o feminismo também é fruto 

da ação política das mulheres da classe trabalhadora. 

Sobre o feminismo, segundo Buarque (2016, p. 8): 

 
Feminismo é a ação política das mulheres em favor da transformação das 

relações de poder entre homens e mulheres, que incide na transformação da 

sociedade, através do combate às desigualdades, discriminações, opressões e 

explorações de sexo, com contribuições, teóricas e práticas, nos campos da 

organização política, das leis, dos hábitos e costumes, dos saberes e dos 

governos. 

 

Miguel (2014) também afirma que se pode compreender que o feminismo sempre esteve 

presente, pois quando as mulheres, de forma individual ou coletiva, se dão conta das injustiças 

vivenciadas pelo patriarcado e reivindicam uma vida melhor, elas já estão exercitando o 

feminismo. Portanto, é do feminismo, baseado na luta de classes, que as camponesas constroem, 

pouco a pouco, os elementos para a formulação do Feminismo Camponês Popular. 

Há três elementos que se entrelaçam e fundamentam o Feminismo Camponês Popular 

das camponesas organizadas no MMC: 

 



Noeli Welter TABORDA e Janaina Francisca de Souza Campos VINHA 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  9 

 

A luta de classes (pois entendem que a superação da sociedade capitalista é a 

única forma possível de construir real liberdade para todas as pessoas, em 

especial para as mulheres), a luta feminista pelos direitos e autonomia política 

das mulheres e a luta por um projeto de agricultura camponesa e agroecológica 

(Calaça; Seibert, 2018, p. 4). 

 

É importante acrescentar a luta antirracista, a partir do elemento e da teoria 

interseccional, que permite analisar a exploração, opressão e discriminação de classe, gênero e 

raça/etnia e que fundamentam a estrutura dessa sociedade de maneira entrecruzada com a vida 

das mulheres. Saffioti (2013), MMC (2018) e Almeida e Jesus (2020) chamam atenção para a 

necessidade de ler essa realidade e, nela, a luta das mulheres, considerando as categorias de 

classe, gênero e raça/etnia. 

Michela Katiuscia Calaça avança nessa compreensão e aponta alguns elementos que 

ajudam nesse constructo. 

 
Partimos da compreensão de que vivemos na modernidade política: sociedade 

que se construiu a partir de um processo longo de transformações filosóficas, 

culturais e econômicas. É na construção da modernidade que ocorre a brutal 

acumulação primitiva (Marx, 2011; Federici, 2017) que sustentou a 

consolidação da hegemonia burguesa, com a implantação do capitalismo. 

Mas, modernidade não pode ser sinônimo de capitalismo, pois ela se constrói 

articulando três sistemas de exploração do trabalho que se alimentam e se 

complementam, formando aquilo que se denominam de racionalidade 

moderna. São eles: a expropriação massiva dos meios de produção (terra); a 

exploração do trabalho das pessoas que não detém os meios de produção, pelos 

que as detém; a exploração do trabalho das mulheres e sua desvalorização, 

com a imposição de que seja realizado gratuitamente em nome de uma suposta 

diferença baseada na natureza (Federici, 2019a), a partir da divisão sexual do 

trabalho (Kergoat, 2009); e a exploração do trabalho de pessoas não brancas 

que são inferiorizadas, seja sob o discurso da ‘necessidade de civilizar’ os não 

‘civilizados’, seja sob a construção da desumanização de uma grande parte da 

humanidade, no intuito de escravizá-las (Calaça, 2021, p. 40-41). 
 

Segundo Taborda, Cinelli e Collet (2021, p. 11), o Feminismo Camponês Popular 

“compreende o caráter estrutural das questões étnico/raciais para a dominação, discriminação e 

exploração das mulheres negras e indígenas”. Existem assimetrias em como as mulheres 

vivenciam as explorações e violências numa sociedade de classes, como a questão de raça, por 

isso, constrói-se um feminismo antirracista. O feminismo camponês e indígena é 

necessariamente de classe (Calaça; Cinelli; Conte, 2018; Seibert, 2019; Conte, 2014; Almeida; 

Jesus, 2020). 

 

Não há como compreendê-lo sem entender as determinações materiais de um 

longo processo que culmina em sua definição. Pois, descobrir-se ou entender-

se como feministas para as camponesas não é algo novo, mas é a reafirmação 



MMC, lutas e resistências: o florescer do Feminismo Camponês Popular 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  10 

 

de muitas histórias de organização, lutas, resistências e enfrentamentos que 

empreenderam historicamente, ainda que não assumido e percebido desta 

maneira em todo este processo. Na atualidade entende-se que desde sempre 

sua luta era feminista e que as ações que realizavam sobre a perspectiva de 

gênero e de classe, como mulheres trabalhadoras do campo, era e é a expressão 

da luta feminista das camponesas (Seibert, 2019, p. 155). 

 

A invasão e colonização portuguesa no Brasil resultou no massacre e genocídio dos 

povos indígenas e a escravização do povo negro. Anatália (2022) sinaliza que é necessário 

reconhecer a pluralidade e diversidade de saberes e conhecimentos dos povos, em especial 

daqueles que foram violentados e silenciados por séculos: 

 

Eu acho que a luta antirracista tem vários elementos, mas acho que um primeiro 

é o reconhecimento das várias formas de conhecimento, que eu acho que o 

primeiro elemento da colonização para criar o racismo é dizer que o 

conhecimento não valia né, os indígenas eram selvagens, então na medida que 

um movimento se pauta no diálogo de conhecimentos, entre povos diferentes 

isso inclusive enfrenta o racismo, e eu acho que a gente tem nos últimos anos 

se desafiado a de fato, também compreender o quanto o racismo é estruturante 

para a sociedade brasileira, e enfrenta-lo com formação com tentativas de 

organização interna do movimento das mulheres negras, eu acho que a gente 

enfrenta de diversas formas (Entrevista concedida de forma virtual a Anatália 

Melo Alves4, 2022). 

 
O Feminismo Camponês Popular perpassa também a compreensão de que as mulheres 

não são e não vivem uma realidade única ou uniforme. São mulheres do campo, das florestas e 

das águas que, a partir de diferentes culturas, modos de viver e se relacionar dentro da 

diversidade do feminismo, compõem a construção do MMC. A construção do MMC 

possibilitou/possibilita o despertar em relação à própria valorização como ser humano, como 

mulher camponesa, como portadoras de direitos e vontades. 

Ao estudar sobre o papel da mulher na sociedade, descobrem que o lugar de submissão 

e subalternidade imposto historicamente foi construído pelo patriarcado e aprofundado pelo 

capitalismo e o racismo. As mulheres entendem que é possível construir relações de parceria, 

solidariedade e igualdade/equidade entre as pessoas e em respeito à natureza. Essa compreensão 

traz a importância da conscientização sobre as raízes da violência, da dominação e da 

discriminação. Esse entendimento contribui para que no MMC sejam organizadas e 

protagonizadas lutas de denúncia e enfrentamento às estruturas sociais que sustentam o papel 

secundário da mulher e dos povos do campo, da floresta e das águas. Ao mesmo tempo, são 

 
4 Militante do PCBR. Lutou contra a ditadura e foi assassinada no DOPS. Esse nome foi escolhido pela 

entrevistada. 



Noeli Welter TABORDA e Janaina Francisca de Souza Campos VINHA 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  11 

 

traçadas lutas de resistência feminista como formas de enfrentamento ao modelo de sociedade 

vigente. 

Diante dessa constatação, entendemos o Feminismo Camponês Popular como uma 

categoria importante que busca romper com a sociedade patriarcal, capitalista e racista. Possui 

como principal elemento a libertação e emancipação das mulheres trabalhadoras, através da 

prática cotidiana de luta, organização e formação. Se traduz na construção de um projeto de 

vida e sociedade para o campo e a cidade, com o objetivo de promover novas relações de 

dignidade e justiça, profundamente comprometido com a luta de classes. 

Nesse sentido, afirmamos o caráter antipatriarcal, anticapitalista e antirracista do 

Feminismo Camponês Popular. De acordo com Seibert (2019), ele é a expressão e formulação 

da experiência teórico prática, coletiva e orgânica das mulheres camponesas organizadas tanto 

no MMC, quanto na CLOC/LVC. No MMC, como já dito, entende-se que o “sair de casa” em 

busca de direitos, dignidade e emancipação foi e continua sendo o primeiro passo que permite 

a libertação, portanto, um elemento fundamental do Feminismo Camponês Popular. 

O MMC, além de se assumir feminista, afirma, igualmente, o seu caráter socialista. Uma 

sociedade baseada no capitalismo, no patriarcado e no racismo, coloca em risco a libertação das 

mulheres e de toda a classe trabalhadora. Por isso, entende que é preciso “transformar a 

sociedade”, um processo realizado cotidianamente a partir das ações em escala local, nacional 

e internacional. Nesse fazer cotidiano, percebe-se que o papel do feminismo é importante, pois 

de acordo com Cisne (2014, p. 119), “o feminismo encontra assim seu sentido político maior 

na luta pelo socialismo. Feminismo e socialismo possuem uma congruência incontestável, 

afinal, ambos se pautam na liberdade e na igualdade reais”. 

A luta feminista aponta como um problema social a dominação e exploração das 

mulheres. Conforme indica Seibert (2019), sua superação deve ser responsabilidade de 

todas(os), e não apenas das mulheres. Nos encontros e debates, as mulheres afirmam que “a 

libertação da mulher é obra da própria mulher”, ou seja, é preciso o protagonismo das mesmas 

nesse processo de libertação e emancipação. Porém, entende-se que não será possível construir 

outra sociedade sem o compromisso coletivo de enfrentar a discriminação, a opressão e a 

exploração das mulheres que vêm sendo culturalmente reproduzidos. 

 
O socialismo que devemos construir, desde agora, é o que liberta e emancipa, 

que quebra todas as cercas e formas de propriedade privada, inclusive, sobre 

o corpo da mulher. Nisso, o feminismo é determinante, pois reivindica a 

construção de novos valores e práticas no presente que correspondem e sejam 

coerentes com a sociedade que queremos amanhã (Cisne, 2014, p. 253). 



MMC, lutas e resistências: o florescer do Feminismo Camponês Popular 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  12 

 

 

Diante do exposto, percebe-se que a contribuição do Feminismo Camponês Popular é 

fundamental para enfrentar o patriarcado, o capitalismo e o racismo. Sua proposta política, 

baseada na realidade concreta, é apontada por Anatália (2022). 

 
Eu acho que o capitalismo se enfrenta de diversas formas, de ter experiência 

concreta, da denúncia, das ações de enfrentamento, da formação inclusive, 

porque você disputar a ideia né, que é uma ideia hegemônica né, ‘ah não tem 

o que fazer’ ‘o capitalismo é isso mesmo’, que ele é quase que natural, 

enfrentar essa ideia, formar mais pessoas, mais mulheres contra essa ideia, 

isso também enfrenta o capitalismo (Entrevista concedida de forma virtual a 

Anatália Melo Alves, 2022). 

 
De acordo com o relato, é necessário disputar a ideia hegemônica baseada na imposição 

de uma cultura de dominação, exploração e violência na sociedade. Essa disputa consiste na 

construção de novas relações, bem como na formação da consciência a partir de um projeto 

contra-hegemônico. Um projeto de vida e dignidade. Mas é preciso, também, enfrentar o 

patriarcado, uma cultura de opressão que para além da sociedade, está impregnada nas relações 

familiares, portanto, a organização coletiva tem papel fundamental. Ainda, de acordo com 

Anatália (2022), 

 

No patriarcado é muito nítido como organizar mulheres liberta mulheres, é 

claro que a formação dos companheiros também é importante, é, mais ninguém 

liberta ninguém, somos nós mesmas, por isso que um movimento auto 

organizado de camponesas é tão importante, porque a gente tem uma vivência 

majoritariamente isolada, tem grupos que vivem em comunidade, mas muitas 

vivem também em […] unidades familiar de produção isolada, e só uma 

organização pode dar conta de ligar essas mulheres, de fazer uma se reconhecer 

na outra..., então a gente enfrenta o patriarcado nas várias lutas, nos vários 

processos de formação, mas em especial organizando mulheres para entender 

a nossa realidade (Entrevista concedida de forma virtual a Anatália Melo 

Alves, 2022). 

 
Para Violeta (2022), o Feminismo Camponês Popular, 

 
[…] traduz as nossas lutas, né, os elementos que ele traz é justamente esses, a 

luta contra o racismo, a luta contra a homofobia, a luta contra esse sistema em 

si, a luta contra o machismo, o patriarcado, então pra mim esses são os 

elementos que traz o Feminismo Camponês Popular, inclusive muito 

embasado dentro da nossa realidade, daquilo que a gente está vivendo né, não 

como, como um conceito mirabolante não, o que ele traduz são todas as nossas 

lutas, aquilo que a gente almeja, aquilo que a gente quer construir (Entrevista 

concedida de forma virtual a Anatália Melo Alves, 2022). 

 

É nesse processo dialético da vida concreta e no cotidiano de luta das mulheres 



Noeli Welter TABORDA e Janaina Francisca de Souza Campos VINHA 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  13 

 

camponesas que o Feminismo Camponês Popular é construído no MMC - e articuladamente, 

de forma mais ampla, na CLOC/LVC a partir de 1994, conforme já mencionado. Já há um longo 

caminho percorrido e um importante acúmulo político e teórico dessa formulação, o qual 

apresentamos a seguir. 

 

No caminhar coletivo o feminismo camponês popular se constrói: lutas e 

resistências 

 

A luta feminista no MMC inicia-se por um dos passos mais importantes dado pelas 

camponesas no início dos anos de 1980: o sair de casa. - para se organizar e fazer a luta por 

melhores condições de vida e direitos para as mulheres. Pode parecer algo modesto, mas essa 

postura foi fundamental para a criação de organizações específicas de mulheres para reivindicar 

e entender porque não tinham seus direitos garantidos por lei. 

 
Essa luta, por sua vez, segundo trazem as pesquisas (Conte; Martins; Daron, 

2009; Santos, 2012; Cinelli; Mezadri, 2014; Cisne, 2014), mostra que as 

mulheres começaram a sair de casa em busca de direitos e assim aprenderam 

a amplitude do mundo e a complexidade da sociedade capitalista, patriarcal e 

racista que até então lhes era apresentada como natural. Elas se deram conta 

de que não tinham direito de sair de casa ou do ambiente restrito de suas 

comunidades, ainda que isso não estivesse escrito. Era a força patriarcal que 

predominava como sistema expresso na vida das camponesas, no cotidiano 

vivenciado em suas comunidades, sítios, assentamentos e florestas (Calaça; 

Cinelli; Conte, 2018, p. 1160). 

 

Cabe destacar que o recorte analítico incorporado neste texto reúne, essencialmente, 

mulheres do campo, em que o sair de casa das Mulheres do MMC se configurou com um ato 

de deixar suas casas e seus quintais produtivos para irem à luta. Evidente que essa questão não 

desconsidera que, desde o século XIX, mulheres negras, indígenas e não brancas nunca tiveram 

a “opção” de ficar em casa, exercendo o trabalho explorado e invisibilizado. No entanto, 

reconhecer a participação ativa desses sujeitos de luta no espaço agrário é importante para 

compreender a constituição do feminismo e do próprio MMC. 

Outro fundamento importante do feminismo, de acordo com Cinelli (2012), é a relação 

com a identidade, no sentido de assumir-se feminista por parte das militantes e do movimento. 

De acordo com Muraro (2002), esse feminismo traz o acúmulo da compreensão enquanto 

emancipação da humanidade, assim como o cuidado enquanto constituidor do humano. 

As camponesas, mesmo ao identificar e valorizar a identidade e a cultura camponesa, 

alertam que é preciso questionar e negar qualquer relação, cultural ou não, que explore, oprima, 



MMC, lutas e resistências: o florescer do Feminismo Camponês Popular 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  14 

 

violenta e discrimine as mulheres. Afirmam que há “aspectos da cultura camponesa que devem 

ser transformados, o machismo existe em nossa cultura e precisa ser enfrentado e superado” 

(MMC, 2018, p. 24). 

O tema da identidade aparece também em Conte, Martins e Daron (2009, p. 121), 

quando as autoras ressaltam que, para compreender essa identidade, “é preciso olhar para o 

campo como lugar de movimento, inconformidade e reação das mulheres, já que essa é a base 

a partir da qual se pode falar do surgimento do MMC”. Cinelli e Jahn (2011, p. 92) apresentam 

que 

 
A construção da identidade de camponesa e feminista é política, pedagógica, 

social e de proposição de novos valores, enquanto também resgata e preserva 

outros. Ainda, que este processo é dinâmico e dialético e, por esse motivo, 

envolve vários elementos, como formação, luta, novas relações de trabalho e 

experiências coletivas e de vivência, tanto na organização, quanto na 

pedagogia do exemplo. É uma construção que é individual, mas também 

coletiva, construindo atores sociais e não meros indivíduos espectadores. 

 

As autoras vão além, e apresentam uma relação entre identidade de resistência e 

identidade de projeto: 

 
Podemos considerar, ainda, que no MMC se entrelaçam a Identidade de 

resistência com a Identidade de projeto, o que produz uma força 

potencialmente ‘capaz de redefinir sua posição na sociedade e, ao fazê-lo, de 

buscar a transformação de toda a estrutura social’ (Castells, 2002, p. 24). Nesse 

caso, buscando a efetivação de um Projeto de Agricultura Camponesa, 

fundado nos princípios da agroecologia e de construção de novas relações 

entre as pessoas e destas com a natureza. Enfim, assim vai se dando a 

constituição da Identidade feminista e camponesa, das mulheres, em meio a 

conflitos vivenciados numa sociedade patriarcal: as mulheres vão enfrentando 

as contradições dentro de sua própria casa e, ao querer sair dessa situação de 

inferioridade e dependência, compreendem que somente com a transformação 

das relações sociais é que conseguirão ter outro espaço e passar do ser menos 

ao ser mais (Cinelli; Jahn, 2011, p. 92). 

 

Assumir a identidade feminista no interior do MMC ocorre partir do feminismo 

revolucionário e não do feminismo burguês, ou seja, um “feminismo classista, entendendo que 

a libertação das mulheres só é possível com a superação do capitalismo, patriarcado e do 

racismo” (Calaça; Conte; Cinelli, 2018, p. 1161-1162). Essa é uma demarcação política 

fundamental: 

 
Movimento feminista, significa um movimento social e político, uma postura 

em relação às mulheres. Estou falando do direito ao voto, do direito 

universitário, do direito ao salário igual, do direito à aposentadoria igual ao 

homem, do direito a possuir terra, do direito de ter condições de acordo com 



Noeli Welter TABORDA e Janaina Francisca de Souza Campos VINHA 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  15 

 

a situação das mulheres operárias a creche para as crianças. Falo de direitos 

concretos. De políticas efetivas. Isso significa uma postura feminista (Gebara, 

2002. p. 14). 
 

É a luta por direitos, como o reconhecimento da profissão, o acesso à documentação, a 

aposentadoria rural, o salário-maternidade, auxílio-doença, o acesso ao SUS, entre outros 

direitos fundamentais, que desde os anos de 1980 fundamenta o feminismo das mulheres 

camponesas no MMC. Por muito tempo, as mulheres camponesas não tinham documentos 

pessoais, sendo tratadas, na maioria das vezes, como filhas ou esposas, consideradas do lar, sem 

profissão e direitos previdenciários. Portanto, essa luta por direitos possibilitou que o trabalho 

fosse reconhecido e valorizado. Também foi a partir dessas lutas que as mulheres organizadas 

se entenderam como feministas, pois ainda que a ideia de feminismo não comparecesse 

explicitamente naquele momento, entende-se que a luta pelo reconhecimento do ser mulher e 

do valor do trabalho é uma luta feminista. 

Inúmeros foram os debates para descortinar o caráter social, popular, classista, feminista 

e camponês do MMC, que se concretiza na materialidade da luta. Uma dessas lutas fica evidente 

quando os mais diversos Movimentos autônomos do campo criados no início dos anos de 1980 

- entre eles citamos: Associação de Mulheres Trabalhadoras Rurais do ES; Centro de 

Associação de Mulheres Trabalhadoras Rurais do Acre; Coletivo de Mulheres Trabalhadoras 

Rurais do MA; Comissão de Mulheres Trabalhadoras Rurais de AL; Movimento de Mulheres 

Agricultoras em SC; Movimento de Mulheres Trabalhadoras Rurais do RS; Movimento de 

Mulheres Trabalhadoras Rurais de MG; Movimento de Mulheres Trabalhadoras Rurais do MS; 

Movimento de Mulheres Trabalhadoras Rurais da BA; Movimento de Mulheres Trabalhadoras 

Rurais de SE; Movimento de Mulheres Trabalhadoras Rurais da PB; Movimento de 

Trabalhadoras Rurais do RR; Movimento de Mulheres Trabalhadoras Rurais do PA; 

Movimento de Mulheres Trabalhadoras Rurais e Ribeirinhas do AM; Movimento de Mulheres 

Trabalhadoras Rurais de TO; Organização de Mulheres Rurais do PR - escolhem um nome 

comum para consolidar o MMC, assumindo o termo “camponesa”, substituindo “trabalhadora 

rural”. O termo camponesa(ês) alcança uma dimensão política para o Movimento, carregado de 

uma história e que demarca uma oposição ao capital. 

 

A expressão ‘camponês’ ainda não aparece na década de 1980, já que a 

retomada do termo é recente, fruto da necessidade de uma nova demarcação 

conceitual/política no enfrentamento de classes frente à reestruturação do 

capital industrial no campo: o agronegócio que emergia. É quando os 

movimentos sociais se dão conta de que é necessário um novo tipo de 

enfrentamento de classe que o termo camponês/a passa a ser reutilizado 

(Conte; Martins; Daron, 2009, p. 122). 



MMC, lutas e resistências: o florescer do Feminismo Camponês Popular 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  16 

 

 
As camponesas compreenderam que era necessário retomar a categoria campesinato, 

pois de acordo com Seibert (2019), demarca-se uma postura analítica na particularidade do 

campo brasileiro que centraliza a luta de classes. Ao mesmo tempo, constrói-se uma identidade 

social e histórica enquanto trabalhadoras(es) do campo. 

 
Com a denominação camponesa, se constrói uma identidade comum para 

avançar com lutas concretas que transformam sua realidade cotidiana e dos 

povos do campo, identificando o patriarcado e o capitalismo (agronegócio) 

como as causas da situação de injustiças e exploração a que são submetidas/os. 

Ao afirmar sua identidade de classe camponesa, elas afirmam também, como 

tem feito historicamente, a necessidade de articular a luta de classes com a luta 

contra o patriarcado, o racismo e qualquer forma de discriminação e 

exploração (Seibert, 2019, p. 108). 

 
Percebe-se, então, que ao compartilhar a identidade de classe, feminista e camponesa, é 

possível explicitar as contradições existentes no interior do campesinato. Ao tomarem 

consciência, que acontece, sobretudo, durante os processos formativos e de luta desde o início 

do Movimento, começam a ser desvelados os elementos que vão constituir o Feminismo 

Camponês Popular, que como já afirmamos, é um processo em construção. Considerando o 

Movimento um sujeito histórico, Cinelli (2012, p. 71) afirma, 

 
[…] o mesmo está em construção, que nos remete a incorporar a história como 

uma construção humana, carregada de relações de poder numa sociedade em 

que o feminino foi secularmente subjugado e desvalorizado (Muraro, 2002; 

Gebara, 2002). São em movimentos específicos que as mulheres conseguiram 

perceber a opressão de gênero e, em contraposição, propõem o feminismo.  

 
De acordo com Sirlei Gaspareto (2018, p. 178), se “as mulheres não tivessem reagido e 

se organizado, enfrentando os limites da opressão/exploração que pesam sobre seus corpos, seu 

meio, sobre seu território, em que grau de desigualdade e injustiças estaria submetida à 

humanidade?!”. 

Portanto, a construção do feminismo no MMC se dá de forma articulada, de 

experiências individuais e coletivas. Traz a responsabilidade individual e organizada da luta das 

mulheres, o respeito às diferenças, a construção de novas relações entre homens e mulheres e 

com a natureza, a solidariedade, amor a luta, o companheirismo e a capacidade de indignar-se 

diante das injustiças, transformando a indignação em ação concreta, mística feminista e 

revolucionária: 

 

A busca por libertação das camponesas envolve ações práticas geradoras de 

conflitos, disputas de poder no seio familiar e da sociedade, conflitos que 



Noeli Welter TABORDA e Janaina Francisca de Souza Campos VINHA 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  17 

 

visam equilibrar os poderes entre homens e mulheres, […]. Para romper as 

barreiras da dominação e da submissão as camponesas devem confrontar 

permanentemente o sistema capitalista e patriarcal. […] o feminismo 

camponês popular emerge como uma proposta política construída coletiva e 

organicamente pelas mulheres camponesas do MMC, junto às mulheres da 

CLOC/LVC. […]. A perspectiva feminista das camponesas, se efetiva em um 

processo permanente de transformação de cada mulher, em sua libertação 

individual das relações de dominação e exploração, mas ao mesmo tempo 

coletivamente, que é o espaço onde cada uma se alimenta e se fortalece para 

suas batalhas internas de libertação e também fortalece um sujeito coletivo 

que trava as disputas para conquistas coletivas, como as alcançadas pelo MMC 

ao longo de sua trajetória de organização popular (Seibert, 2019, p. 117). 
 

Assim, o MMC busca a transformação da sociedade. Reafirma na sua unificação e 

consolidação, ocorrida durante o I Congresso Nacional, em 2004, os princípios de ser 

“camponês, feminista, de classe e popular”. Ao se nacionalizar e unificar os diversos 

movimentos autônomos, 

 
Assume a palavra feminista nos escritos, no entanto, a atuação feminista se dá 

na construção da libertação e emancipação das mulheres, reafirmando a 

necessidade de mudanças e trazendo a luta histórica das mulheres como 

instrumento de luta por direitos à terra, à vida e política agrícola (Taborda; 

Cinelli; Collet, 2021, p. 10). 

 
 
MMC, território e agroecologia 
 

Para as mulheres camponesas, não é possível construir a libertação sem enxergar a 

complexidade das relações que estão presentes no espaço geográfico. É a partir dessa visão que, 

ao recorrer aos trabalhos de militantes do MMC, percebemos que construíram sua resistência e 

fundamentaram seus territórios através do tripé: organização, formação e lutas. Desta forma, o 

MMC se constitui num movimento socioterritorial (Fernandes, 2005), já que suas lutas visam 

a conquista de diferentes territórios (terra, política, conhecimento, corpo etc.) e tem a sua 

existência condicionada à manutenção de sua territorialidade. “O território é elemento fundador 

de suas identidades, e é na sua relação e trabalho diferenciado com a terra/natureza (espaço), a 

partir de seus corpos e conhecimentos próprios, que as mulheres se definem como camponesas 

e realizam as lutas em defesa de seus modos de vida, cultura, terra, formas de conhecimento 

etc.” (Gadelha, 2021, p. 4). 

De acordo com Taborda; Cinelli e Collet (2021), ao entender o território como espaço 

de bem viver, apontam que a luta das mulheres se dá nessa sociedade que não só explora o 

trabalho, os bens naturais, as sementes, a terra, os corpos e os territórios, mas fazem deles 



MMC, lutas e resistências: o florescer do Feminismo Camponês Popular 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  18 

 

mercadorias com objetivo de lucrar cada vez mais, o que reforça a produção da desigualdade. 

Nessa dimensão do território a partir dos povos originários e das mulheres, as autoras concebem 

a terra como sagrado, herdado da ancestralidade, e apontam para valores imateriais que 

propõem significados de sustentação e reprodução do viver bem. 

A partir da Geografia, de acordo com Reis (2015), o feminismo reconhece a base 

geográfica da vida social, que não pode ser completamente explicada sem conhecer o contexto 

espacial em que eles aparecem. A autora apresenta que é possível a partir do “feminismo na 

Geografia aprender a reconhecer a natureza pelo gênero das estruturas e padrões territoriais” 

(Reis, 2015, p. 20). 

Assim, o feminismo parte da análise do que as mulheres vivenciam em todas as 

dimensões da vida. Para as camponesas, compõe a produção de alimentos saudáveis, a 

construção da agroecologia, o conhecimento do corpo, o respeito às formas de viver, a 

afetividade, a sexualidade, os direitos e a luta contra o agronegócio. Apresentam, também, a 

dimensão do cuidado como tarefa coletiva, sendo esse, entre outros, os elementos da construção 

do Feminismo Camponês Popular. 

Ao afirmar que o Feminismo Camponês é popular evidencia-se que ele é composto por 

mulheres da classe trabalhadora e que faz o enfrentamento ao capitalismo, representado, 

sobretudo, pelo agronegócio, a mineração e o latifúndio. Trata-se de um projeto de sociedade 

que na prática cotidiana busca construir a agroecologia como modo de vida e referência para a 

construção de outras relações. 

Para o MMC, compreender melhor o espaço relacional e os fundamentos do sistema 

patriarcal, capitalista e racista, que impõe relações de poder, permite potencializar a luta por 

direitos. O avanço nas políticas públicas, a construção de novas relações e o fortalecimento do 

projeto de agricultura camponesa agroecológica, traz presente o Paradigma da Questão Agrária 

- PQA. De acordo com Fernandes (2001), o PQA é uma visão de mundo que acredita que o 

processo de acumulação e expansão capitalista no campo provoca um conjunto perverso e cruel 

de desigualdades. Tal modo de produção é responsável por gerar mazelas e pobreza, ao passo 

que combina o avanço do latifúndio, do agronegócio e da mineração, de modo predatório. 

Ainda, o PQA enfoca nas contradições do sistema, compreendendo que para além do 

desenvolvimento das relações capitalistas no campo é produzida um movimento cuja lógica 

está baseada em relações não-capitalistas e que o campesinato constitui-se como uma dessas 

manifestações. 

Iridiani Gracieli Seibert e Sandra da Rocha Rodrigues (2017) afirmam que para o capital 



Noeli Welter TABORDA e Janaina Francisca de Souza Campos VINHA 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  19 

 

se ampliar é fundamental aumentar o poder econômico, capitalista e imperialista. Dessa forma, 

para ter o controle e a concentração dos bens naturais utilizam de meios violentos para se 

apropriar da terra e do território das populações indígenas, camponesas e negras. As 

camponesas, ao contrário, entendem e se relacionam com o território de forma diferente. Para 

elas, território é um lugar de reprodução da vida de forma plena, no qual seja possível viver em 

harmonia com a natureza, entendendo-o também como um espaço onde a construção de novas 

relações humanas é possível. 

Para Julciane Inês Anzilago, há um entendimento do território sob o olhar das 

camponesas, em contraponto ao capital, pois 

 
Para as monoculturas o valor é outro porque este é comercializado e recebe 

valor monetário, dinheiro, fazendo com que esse espaço que por algum tempo 

foi de produção de alimentos e diversidade, se coloca como território do 

capital. O capital se territorializa, entendendo o território como espaço de 

poder, homogeneiza e individualiza a produção e as relações de produção, se 

apropria da força de trabalho, do lucro da produção que se materializa na 

circulação. As mulheres camponesas rechaçam pelo fato de serem autônomas 

em sua produção de autoconsumo e domínio sobre o território utilizado, 

negando o capital, reafirmando a importância desses espaços de produção para 

reprodução familiar das camponesas (Anzilago, 2014, p. 65). 

 
Nesse contexto de disputa e contraponto ao agronegócio, percebe-se que para as 

mulheres do campo e para o campesinato há muitos desafios. Rodrigues (2019) apresenta o 

campesinato como complexo e contraditório, com diversas abordagens. Para compreendê-lo, 

faz-se necessário, na atualidade, a construção teórica sobre as formas de organização do mesmo 

e as relações que se estabelecem no desenvolvimento do modo de produção capitalista, que se 

apresenta de forma hegemônica. No entanto, encontra na reinvenção, conforme já dito acima, 

formas de resistência, na qual camponesas(es), trabalhadoras(es) constroem alternativas para 

enfrentar essa realidade. 

Margarida (2023), em entrevista, afirma que o Feminismo Camponês Popular tem uma 

contribuição política importante. É preciso ter coerência da proposta em todos os espaços, 

inclusive nos quintais produtivos, com a produção de alimentos, 

 
[…] pra mim a questão da prática do dia a dia, o teu trabalho, ele não pode 

estar descolado com aquilo que você prega5, aquilo que você trabalha 

enquanto militante, então você tem que, é, fazer disso o teu cotidiano né, então, 

aquilo que eu estudo, faço debate, fica uma coisa vaga se não associo isso na 

prática do meu dia a dia, então uma vez militante quando você se assume, tem 

 
5 Sentido de fala/proposta que o MMC apresenta a respeito da concepção do Feminismo Camponês Popular. 



MMC, lutas e resistências: o florescer do Feminismo Camponês Popular 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  20 

 

que praticar aquilo que você fala. (Entrevista concedida, de forma virtual, a 

Margarida, 2023). 

 
O pensamento de Margarida (2023) entrecruza ao entendimento de que a agroecologia 

se refere ao modo de vida, às práticas históricas de resistência e ao projeto de sociedade para o 

campo e a cidade que as mulheres no MMC defendem, 

 
O MMC reconhece a agroecologia, a agricultura camponesa como parte da 

construção do seu feminismo, a prática histórica de resistência das mulheres 

dos povos originários do Brasil, a escravidão, contra a tomada do seu território 

e pela preservação da sua cultura, reconhece a luta das mulheres negras 

escravizadas, seja na criação dos quilombos ou na luta direta com os brancos, 

reconhece também que as camponesas pobres que migraram da Europa 

fugindo da fome e das guerras burguesas, também conformam nosso berço 

histórico e que seus conhecimentos ancestrais contribuíram para que há trinta 

anos […] as camponesas de diversos cantos do país se organizassem e 

pudessem ter forças e elementos para lutar por reconhecimento e direitos 

(Calaça; Conte; Cinelli, 2018, p. 77). 

 

O Feminismo Camponês Popular, ao pontuar seu nascimento na luta pela terra e 

território das populações indígenas, camponesas e negras, aponta um projeto camponês e 

indígena de produção de alimentos e identifica as causas da dominação e exploração das 

mulheres camponesas latino-americanas. As mulheres que constroem esse feminismo, nos 

diferentes lugares, têm em comum a relação com a terra, o território e a produção de alimentos. 

De acordo com Seibert (2019), visa rediscutir tanto a produção quanto a reprodução social do 

campesinato desde o cotidiano da vida das mulheres e da família camponesa. As camponesas 

desenvolvem um pensamento político, efetivando-se nas ações que se expressam na luta 

feminista. É daí que nasce o Feminismo Camponês Popular, e não das teorias ou de uma 

formulação exterior e distante da vida orgânica do MMC. 

 

O Feminismo Camponês Popular é antipatriarcal, antirracista e anticapitalista. 

Incorpora a pluralidade e a diversidade. Reconhece a heterogeneidade de 

formas de pensar, de se organizar, de produzir e de viver das mulheres e povos 

do campo. Busca compreender a complexidade das formas de exploração e 

dominação para construir um movimento integral. Com isso, esse feminismo 

incorpora a discussão LGBTQIA+, e tem sido também uma forma de ampliar 

o debate acerca de todas as violências sofridas pelas mulheres, para que seja 

possível superar todos os meandros dessa violência, além de construir 

autonomia (Taborda; Cinelli; Collet, 2021, p. 10-11). 

 

Assim, apresenta a necessidade de construção da nova sociedade num contexto de 

ruptura com o sistema capitalista, patriarcal e racista, pautado num território de vida baseado 

na agroecologia. Nessa caminhada de luta concreta por libertação, na disputa por um projeto de 



Noeli Welter TABORDA e Janaina Francisca de Souza Campos VINHA 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  21 

 

agricultura e de transformação da sociedade, um elemento importante e que também dá vida ao 

Feminismo Camponês Popular é a mística. Os momentos de mística sensibilizam 

profundamente com o ser - a beleza da música, da poesia, da simbologia, da utopia -, mas 

também emanam referências à lutadoras e lutadores que trazem sentido à luta cotidiana. 

Segundo Adriana Maria Mezadri, Justina Inês Cima, Sirlei A. K. Gaspareto e Vanderléia 

Pulga, “a mística de libertação exige uma coerência entre as convicções e a ação e se manifesta 

na vivência de novas formas de encarar a realidade” (Mezadri et al., 2020, p. 174). 

A mística vem carregada, em muitos momentos, de uma forte indignação da realidade 

cruel da sociedade capitalista, mas também de um profundo amor com o povo. 

 
Ernesto Che Guevara falava que todo revolucionário é movido por um enorme 

sentimento de amor. Pensamos que o lugar onde isso fica mais evidente na luta 

camponesa é na mística, tanto no ritual da mística – aquela que abre e fecha 

os momentos de atividades, quanto na mística pensada e sentida de forma 

ampla, que é o que dá sentido à primeira. Na/com a mística, sentimento anda 

junto com a racionalidade, ela traz os elementos da luta camponesa: sementes, 

soberania, diversidade produtiva, feminismo. Ela ajuda as organizações a 

olharem para trás, não com saudosismos, mas como impulso para um salto 

maior à frente, a mística resgata o ontem para hoje e, assim construirmos o 

amanhã que queremos, pois ela tem força de luta, cheiro de transformação 

(Calaça, 2021, p. 391). 

 
A mística perpassa, também, a defesa das sementes crioulas, dos territórios, das águas, 

das florestas, da mãe terra, da soberania alimentar, do trabalho justo, do direito, de viver nossa 

missão de produzir alimentos. “É a mística que impulsiona quem caminha, quem trava o 

combate, quem faz história” (Mezadri et al., 2020, p. 173). 

 

 

Considerações finais: um continuum despertar 
 

Procuramos evidenciar o Feminismo Camponês Popular a partir de alguns elementos 

centrais: o caráter socialista e antirracista, o processo de assumir-se feminista e da construção 

dessa identidade, o território, a agroecologia e a mística. É a partir desses pilares que o MMC 

baseia suas ações, calcado numa perspectiva contra-hegemônica para o campo e que se expressa 

na luta por direitos, políticas públicas, novas relações e no fortalecimento de um projeto de 

agricultura camponesa agroecológico feminista. Estes são os principais elementos que 

fundamentam o Feminismo Camponês Popular. Se traduz na construção de um projeto de vida 

e sociedade para o campo e a cidade, com o objetivo de promover novas relações de dignidade 

e justiça, uma vez que esse feminismo está profundamente comprometido com a luta de classes. 



MMC, lutas e resistências: o florescer do Feminismo Camponês Popular 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  22 

 

Sua construção não está acabada, segue em processo, ou seja, está sendo tecido num continuum 

despertar a partir da base popular e do diálogo com histórias pré-existentes. É composto 

por uma diversidade de mulheres do campo, das florestas e das águas, de modos de se relacionar 

com todas as formas de vida, conhecimentos, regionalidades e experiências. Se caracteriza 

como um caminho construído por muitas “mãos e pés”, muitas cores, sentimentos, vivências e 

realidades concretas. 

Ao longo dos mais de 40 anos de existência do MMC, percebemos o quanto as 

camponesas foram conformando novas estratégias de luta. A partir da organização e formação, 

as mulheres vão avançando, mas principalmente vão formulando conceitos e posições políticas 

acerca de temas que são fundamentais para o entendimento de sua condição como mulheres. 

Não podemos negar que “a luta pela libertação da mulher é obra da própria mulher”6. Essa 

libertação se alcança na luta cotidiana nos territórios, mas também em nível global. Todo esse 

processo fundamenta o Feminismo Camponês Popular, que tem por base a luta indígena, negra, 

camponesa e popular. 

  

 
6 Para as mulheres organizadas no MMC, a libertação da mulher, somente vai acontecer com a luta das mulheres, 

ou seja, não serão os homens que vão libertá-las, por isso será obra da própria mulher organizada e de forma 

coletiva. 



Noeli Welter TABORDA e Janaina Francisca de Souza Campos VINHA 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  23 

 

REFERÊNCIAS 
 

ALMEIDA, I.; JESUS, C. P. de. Feminismo camponês popular: uma abordagem antirracista. 

In: MEZADRI, A. M. et al. (org.). Feminismo camponês popular: reflexões a partir de 

experiências no Movimento de Mulheres Camponesas. São Paulo: Outras expressões, 2020. p. 

75-85. 

 

ANZILAGO, J. I. Mulheres camponesas em movimento: sua organização e resistência no 

Assentamento Fernando Silva em Porangatu - Goiás. 2014. Dissertação (Mestrado em 

Geografia) – Universidade Estadual Paulista, Faculdade de Ciências e Tecnologia, Presidente 

Prudente, 2014.  

 

ARTICULACIÓN DE MUJERES DE LA CLOC/LVC. Feminismo campesino popular: 

acción y pensamento de lucha de las mujeres del campo, indígenas y afrodescendentes de la 

CLOC/LVC. [S. l.: s. n.], 2024. 

 

BRINGEL, B.; VARELLA, R. V. S. A pesquisa militante na América Latina hoje: reflexões 

sobre as desigualdades e as possibilidades de produção de conhecimentos. Revista Digital de 

Direito Administrativo, v. 3, n. 3, p. 474-489, 2016. 

 

BUARQUE, C. Introdução ao feminismo. In: VANIN, I. M; GONÇALVES, T. (org.). 

Caderno de textos gênero e trabalho. Salvador: REDOR, 2006. p. 7-24. 

 

CALAÇA, M. K. O feminismo camponês popular: resistência e revolução. 2021. 452 f. 

Tese (Doutorado em Ciências Sociais) – Universidade Federal de Campina Grande, Centro de 

Humanidades, 2021. 

 

CALAÇA, M.; CINELLI, C.; CONTE, I. Feminismo camponês e popular: uma história de 

construção coletivas. Revista Brasileira de Educação do Campo, v. 3, n. 4, 

p. 1156-1183, set./dez. 2018. Disponível em: 

https://sistemas.uft.edu.br/periodicos/index.php/campo/article/view/4993. Acesso em: 14 jan. 

2023. 

 

CALAÇA, M.; SEIBERT, I. Aproximações teórico/político entre a agroecologia e o 

feminismo camponês popular. Cadernos de Agroecologia, v. 13, n. 1, jul. 2018.  

 

CINELLI, C. Programa de sementes crioulas de hortaliças: experiência e identidades no 

Movimento de Mulheres Camponesas. 2012. Dissertação (Mestrado em Educação nas 

Ciências) – Universidade Regional do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul (UNIJUÍ), 

Ijuí, 2012. 

 

CINELLI, C.; JAHN, E. F. A constituição de identidade camponesa e feminista no 

Movimento de Mulheres Camponesas. Revista Espaço Acadêmico, v. 10, n. 117, p. 86-92, 

fev. 2011. Disponível em: 

https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/11796/6546. Acesso 

em: 22 mar. 2023. 

 

CISNE, M. Feminismo e liberdade no campo: a importância da organização para as mulheres 

rurais. In: HORA, Karla; MACEDO, Gustavo; REZENDE Marcela (org.) Coletânea sobre 

https://sistemas.uft.edu.br/periodicos/index.php/campo/article/view/4993
https://periodicos.uem.br/ojs/index.php/EspacoAcademico/article/view/11796/6546


MMC, lutas e resistências: o florescer do Feminismo Camponês Popular 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  24 

 

estudos rurais e Gênero prêmio Margarida Alves. 4. ed. Brasília, DF: Ministério do 

Desenvolvimento Agrário, 2015, p. 111-130. 

 

CONTE, I. I.; MARTINS, M. D.; DARON, V. P. Movimento de Mulheres Camponesas: Na 

luta a constituição de uma identidade feminista, popular e camponesa, In: Mulheres 

resistência e luta em defesa da vida. São Leopoldo: CEBI, 2009. p. 86-132. 

 

FERNANDES, B. M. A questão agrária no limiar do século XXI. Espaço e Geografia, v. 4, 

n. 1, p. 7-24, 2001. 

 

FERNANDES, B. M. Movimentos socioterritoriais e movimentos socioespaciais: 

contribuição teórica para uma leitura geográfica dos movimentos sociais. Revista Núcleo de 

Estudos, Pesquisas e Projetos de Reforma Agrária, ano 8, n. 6, p. 24-34, 2005. 

 

GADELHA, R. R. História e Lutas da Territorialização do Movimento de Mulheres 

Camponesas de Minas Gerais. Revista NERA, v. 24, n. 57, p. 158-184, 2021. 

 

GASPARETO, S. A. K. Pedagogia da semeadura: a construção de saberes pelo movimento 

de mulheres camponesas no programa de sementes crioulas”. São Paulo: Dialogar, 2018. 

 

GEBARA, I. Cultura e relações de gênero. São Paulo: Centro de Educação Popular do 

Instituto Sedes Sapientiae, 2002. 

 

MARX, K. O Capital. Crítica da economia política. 2. ed. São Paulo. Expressão Popular, 

2008. 

 

MEZADRI, A. M; CIMA, J. I.; GASPARETO, S. A. K.; PULGA, V. A mística feminista 

camponesa e popular no MMC. In: MEZADRI, Adriana Maria et al. (org.). Feminismo 

camponês popular: reflexões a partir de experiências no Movimento de Mulheres 

Camponesas. São Paulo: Outras expressões, 2020. p. 171-189. 

 

MIGUEL, A. de. Los feminismos através de la historia. Mujeres en Red, 2011. Disponível 

em http://www.mujeresenred.net/anademi guel.html. Acesso em: 29 dez. 2023. 

 

MOVIMENTO DE MULHERES CAMPONESAS. Deliberações do Movimento de 

Mulheres Camponesas – Brasil: uma Afirmação de Muitas Histórias. Brasília, DF: MMC, 

2004. 

 

MOVIMENTO DE MULHERES CAMPONESAS. Feminismo camponês e popular. Passo 

Fundo: Passografic, 2018. 

 

MURARO, R. M. A mulher no terceiro milênio: uma história da mulher através dos tempos 

e suas perspectivas para o futuro. 8 ed. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2002. 

 

KETZER, P. Epistemologia Feminista. Blog Mulheres na Filosofia UNICAMP, [2024]. 

Disponível em: https://www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/epistemologia-feminista/. 

Acesso em: 10 abr. 2024. 

 

RODRIGUES, S. M. R. Da autonomia das mulheres por meio do trabalho: um estudo de 

http://www.mujeresenred.net/anademi
https://www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/epistemologia-feminista/
https://www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/epistemologia-feminista/.Acesso
https://www.blogs.unicamp.br/mulheresnafilosofia/epistemologia-feminista/.Acesso


Noeli Welter TABORDA e Janaina Francisca de Souza Campos VINHA 

Revista Formação (Online), Presidente Prudente, v. 32, n. esp. 1, e025111, 2025. e-ISSN: 2178-7298 

DOI: 10.33081/33e025111  25 

 

caso sobre produção e comercialização em feiras agroecológicas do Foz Do Iguaçu/PR. 2019. 

Dissertação (Mestrado em Sociedade, Cultura e Fronteiras) – Universidade Estadual do Oeste 

do Paraná, Foz do Iguaçu, 2019. 

 

SAFFIOTI, H. A mulher na sociedade de classes: mito e realidade. São Paulo: Expressão 

Popular. São Paulo, 2013.  

 

SEIBERT, I. G. Feminismo camponês popular: contribuição das mulheres camponesas na 

luta de transformação social. 2019. Dissertação (Mestrado em Estudos Comparados Sobre as 

Américas) – Programa de Pós-graduação de Estudos Comparado para as Américas, Ciências 

Sociais, Universidade de Brasília, Brasília, DF, 2019. 

 

SEIBERT, I. G.; RODRIGUES, S. M. R. A aproximação teórica entre o feminismo camponês 

e popular e o marxismo latino-americano. In: SIMPÓSIO INTERNACIONAL DE 

GEOGRAFIA AGRÁRIA, 8., 2017, Curitiba. Anais [...]. Disponível em: 

https://singa2017.files.wordpress.com. Acesso em: 15 jun. 2021. 

 

TABORDA, N. W.; CINELLI, C; COLLET, Z. Território: um olhar a partir das mulheres do 

movimento de mulheres camponesas. In: ENCONTRO NACIONAL DE PÓS- 

GRADUAÇÃO E PESQUISA EM GEOGRAFIA, 14., 2021. Anais [...]. 

Campina Grande: Realize, 2021. Disponível em: 

https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/78105. Acesso em: 28 fev. 2022. 

 
TABORDA, N. W. Feminismo camponês popular: território de luta e resistência no 

movimento de mulheres camponesas. 2023. 288 f. Dissertação (Mestrado em Geografia) – 

Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, Instituto de Políticas Públicas e 

Relações Internacionais, Programa de Pós-graduação em Desenvolvimento Territorial na 

América Latina e Caribe, São Paulo, 2023. 

 

https://editorarealize.com.br/artigo/visualizar/78105

